E.ISSN.2614-6061
P.ISSN.2527-4295

DOI : 10.37081/ed.v14i1.7831
Vol. 14 No. 1 Edisi Januari 2026, pp.675-678

PERGESERAN IDEOLOGI MUHAMMADIYAH DARI
KULTURALISME KE PURITANISMEPADA
PERIODE 1930-AN

Oleh :
Budi”, Mahyudin Ritonga?, Ahmad Lahmi®, Dasrizal Dahlan®
1,234 Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
lemail: buadialmahfuz@gmail.com
2email: mahyudinritonga@gmail.com
3email: lahmiahmad527@gmail.com
4email: ddasrizal330@gmail.com

Informasi Artikel

ABSTRAK

Riwayat Artikel :

Submit, 11 Desember 2025
Revisi, 12 Januari 2026
Diterima, 13 Januari 2026
Publish, 27 Januari 2026

Kata Kunci :
Muhammadiyah,
Kulturalisme,
Puritanisme,
Wahabi,

Globalisasi Kolonial,
Majelis Tarjih.

Muhammadiyah, didirikan pada 1912 oleh KH Ahmad Dahlan di
Yogyakarta, awalnya mengadopsi pendekatan kulturalisme yang
mengintegrasikan Islam dengan budaya lokal Jawa. Namun, pada
periode 1930-an, terjadi pergeseran signifikan menuju
puritanisme, yang menekankan pemurnian ajaran dari unsur
bid'ah, takhyul, dan khurafat. Artikel ini menganalisis faktor-
faktor utama pergeseran tersebut, prosesnya, dampak terhadap
identitas Muhammadiyah dalam masyarakat Islam Indonesia,
serta pengaruh eksternal seperti ideologi Wahabi dan globalisasi
kolonial. Analisis historis menunjukkan bahwa pergeseran ini
didorong oleh dinamika internal (peran tokoh kunci dan Majelis
Tarjih) serta eksternal (penyebaran ide Salafi melalui haji dan
modernisasi transportasi). Dampaknya menciptakan dikotomi
antara Muhammadiyah sebagai gerakan modernis-puritan dan
Nahdlatul Ulama (NU) sebagai pembela tradisi, yang tetap
relevan hingga kini.

This is an open access article under the CC BY-SA license

Corresponding Author:

Nama: Budi

Afiliasi: Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat
Email: buadialmahfuz@gmail.com

1. PENDAHULUAN

Muhammadiyah didirikan pada 18 November
1912 oleh KH Ahmad Dahlan di Kauman, Yogyakarta,
sebagai respons terhadap kolonialisme Belanda,
kemunduran umat Islam, dan dominasi tradisionalisme
yang diwakili oleh Nahdlatul Ulama (NU) di kalangan
masyarakat pedesaan. Awalnya, gerakan ini sangat
berbasis kulturalisme, yaitu kemampuan berdialog dan
berakulturasi dengan budaya lokal Jawa, seperti
penggunaan seni tradisional untuk dakwah. Namun,
sejak dekade 1960-an hingga awal abad ke-21, terjadi
pergeseran paradigma yang nyata menuju puritanisme
reformis yang lebih tekstualis, kaku, dan kritis terhadap
tradisi lokal. Pergeseran ini tidak serta-merta
menjadikan Muhammadiyah sebagai gerakan Salafi
literal, tetapi jelas meninggalkan karakter kultural yang
sangat lentur pada masa KH Ahmad Dahlan.

Menurut literatur, pergeseran ini dimulai lebih
awal pada 1930-an, dipengaruhi oleh ideologi Wahabi
setelah penguasaan Mekah dan Madinah oleh keluarga
Saud (Alfian, 1989), serta peran tokoh dari Padang
seperti Haji Rasul yang memperkuat orientasi syariah
yang ketat (Burhani, 2016). Selain itu, pendirian
Majelis Tarjih oleh Mas Mansur, seorang ulama pesisir
dari Surabaya, menjadi tonggak institusionalisasi
puritanisme (Jainuri, 1997), karena Islam pesisir
cenderung lebih ketat dibandingkan daerah pedalaman
seperti Yogyakarta.

Muhammadiyah lahir di Kauman, pusat
kebudayaan Jawa, dengan pendiri KH Ahmad Dahlan
yang merupakan abdi dalem Kraton Yogyakarta dan
memiliki kesadaran mendalam tentang Islam varian
Jawa. Pada awal berdirinya, Muhammadiyah
merepresentasikan Islam yang terintegrasi dengan
budaya lokal, tercermin dalam pendekatan tajdid

Jurnal Education and development Institut Pendidikan Tapanuli Selatan

Hal. 675


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

E.ISSN.2614-6061
P.ISSN.2527-4295

DOI : 10.37081/ed.v14i1.7831
Vol. 14 No. 1 Edisi Januari 2026, pp.675-678

(pembaruan) yang adaptif dengan konteks sosial-
budaya masyarakat Jawa. Pada periode awal (1912-
1930-an), Muhammadiyah berkembang pesat di
berbagai daerah, termasuk Sumatra Barat dan Jawa
Timur. Namun, mulai 1930-an, organisasi ini menjauh
dari kulturalisme menuju puritanisme, membuatnya
tampak lebih mirip gerakan puritan, sementara NU
menjadi pembela Islam tradisional. Latar belakang ini
dipengaruhi oleh konteks kolonial Belanda dan arus
global seperti Wahabisme.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini
membahas:
1. Faktor-faktor utama pergeseran dari kulturalisme ke

puritanisme pada 1930-an.

2. Proses pergeseran ideologi, termasuk peran tokoh

kunci dan Majelis Tarjih.
3. Dampak pergeseran terhadap identitas
Muhammadiyah ~ dalam  masyarakat  Islam

Indonesia, khususnya hubungannya dengan budaya
lokal dan NU.
Pengaruh eksternal seperti ideologi Wahabi dan
globalisasi.

2. METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam artikel ini
adalah analisis historis. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis faktor-faktor utama pergeseran ideologi
Muhammadiyah dari kulturalisme ke puritanisme
pada periode 1930-an, proses pergeserannya, dan
dampaknya terhadap identitas organisasi dalam
masyarakat Islam Indonesia. Analisis historis ini
berfokus pada dinamika internal, seperti peran tokoh
kunci dan pendirian Majelis Tarjih, serta pengaruh
eksternal, seperti ideologi Wahabi dan globalisasi
kolonial, yang mendorong pergeseran tersebut.
Sumber-sumber yang digunakan dalam pembahasan
meliputi literatur, seperti karya Alfian (1989),
Burhani (2016), dan Jainuri (1997), serta studi lain
tentang gerakan modernis Muslim di Indonesia.
Pendekatan ini memungkinkan penelusuran proses
gradual pergeseran ideologi sejak akhir 1920-an
hingga puncaknya di tahun 1930-an.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Faktor-Faktor Utama Pergeseran Gerakan
Muhammadiyah dari Kulturalisme ke
Puritanisme pada Periode 1930-an
Gerakan Muhammadiyah awalnya
mengintegrasikan ajaran Islam dengan budaya lokal
Jawa. Namun, pada 1930-an, terjadi pergeseran
menuju puritanisme, dengan fokus pada pemurnian
Islam dari pengaruh bid'ah, takhyul, dan khurafat,
serta kembali ke Al-Quran dan Sunnah. Pergeseran
ini dipengaruhi oleh faktor internal dan eksternal
yang saling berkaitan.
1. Pengaruh Ideologi Wahabi dan Reformis Global
Masuknya ideologi Wahabi dari Arab Saudi
setelah penguasaan Mekah dan Madinah pada awal
abad ke-20 (Noer, 1973; Peacock, 1978) mendorong
pemurnian Islam dari unsur sinkretis. Pengaruh ini

menyebar melalui jamaah haji dan ulama yang
belajar di Timur Tengah. Selain itu, pemikiran
reformis seperti Muhammad Abduh, Jamaluddin al-
Afghani, dan Rashid Rida berkontribusi, meskipun
awalnya lebih moderat (Nakamura, 2012). Pada
1930-an, pengaruh ini semakin kuat akibat
globalisasi dan kolonialisme, yang memicu Kkrisis
identitas umat Islam.

2. Keterlibatan Tokoh dari Luar Jawa dan Perbedaan

Regional

Tokoh-tokoh dari Minangkabau seperti Haji
Rasul memainkan peran penting dalam kongres
Muhammadiyah, seperti Kongres ke-24 di
Banjarmasin (1932), dengan mengkritik elemen
budaya Jawa (Burhani, 2016). Daerah pesisir seperti
Surabaya dan Padang memiliki karakter Islam yang
lebih rigid dibandingkan Yogyakarta, menciptakan
dinamika internal yang mendominasi pergeseran.

3.Pembentukan dan Peran Majelis Tarjih

Didirikan pada 1927 dan diprofesionalkan
pada 1936-1942 di bawah Mas Mansur, Majelis
Tarjih menafsirkan syariah secara ketat melalui
ijtihad, menstandarisasi praktik ibadah seperti gibla
dan  ritual = pemakaman  (Pimpinan  Pusat
Muhammadiyah, 1976, 2000, 2010, 2020). Dipicu
oleh protes salat Idul Fitri 1927 di Masjid Keraton
Yogyakarta, institusi ini mengorientasikan
Muhammadiyah ke pemurnian aqidah (Jainuri,
1997).

4. Perubahan Sosial, Krisis Identitas, dan
Tekanan Kolonial

Kolonialisme Belanda menyebabkan
penindasan umat Islam, memicu respons puritan
sebagai pencarian identitas murni. Urbanisasi dan
globalisasi membuat puritanisme tampak sebagai
cara menolak sinkretisme Hindu-Buddha pada Islam
Jawa. Di bawah kepemimpinan Kyai Ibrahim (1923-
1932) dan Mas Mansur (1937-1942), fokus pada
pendidikan dan dakwah puritan menyebar ke wilayah
baru.

Pergeseran ini membuat Muhammadiyah lebih
mirip gerakan modernis-puritan, sementara NU
mengambil peran tradisional. Di era kontemporer,
ada tren menuju  keseimbangan  dengan
kosmopolitanisme.

B. Proses Pergeseran Ideologi Muhammadiyah
dari Kulturalisme ke Puritanisme

Pergeseran ini merupakan proses gradual
sejak akhir 1920-an hingga 1930-an, dipengaruhi
oleh dinamika internal dan eksternal. Awalnya,
Muhammadiyah adaptif terhadap budaya Jawa, tetapi
ekspansi ke luar Jawa mendorong kritik terhadap
praktik lokal.

1. Tahapan Kronologis Proses Pergeseran

Awal Pembentukan (1912-1920-an Awal) :
Basis di Yogyakarta dengan tajdid kontekstual,
menggunakan elemen kejawen.

Munculnya Ketegangan (Akhir 1920-an) :
Pengaruh Wahabi melalui haji mendorong kritik
terhadap sinkretisme; kongres membahas pemurnian.

Jurnal Education and development Institut Pendidikan Tapanuli Selatan

Hal. 676



E.ISSN.2614-6061
P.ISSN.2527-4295

DOI : 10.37081/ed.v14i1.7831
Vol. 14 No. 1 Edisi Januari 2026, pp.675-678

Puncak Pergeseran (1930-an) : Kongres ke-24
(1932) dan ke-26 (1937) mengadopsi orientasi
puritan; pemisahan dari NU (Alfian, 1989).

Stabilisasi (Pasca-1930-an) Fokus pada
ijjtthad  rasional; tren kontemporer = menuju
kosmopolitanisme.

2. Peran Tokoh-Tokoh Kunci

KH Ahmad Dahlan (1869-1923): Fondasi

kulturalisme, tapi membuka pintu perubahan.

Haji  Rasul (1879-1945): Membawa
puritanisme Minangkabau (Burhani, 2016).
Mas Mansur (1896-1946):

Memprofesionalkan Majelis Tarjih (Pimpinan Pusat

Muhammadiyah, 1976, 2000, 2010, 2020).

Kyai Hisyam (1934-1937) dan Kyai Ibrahim
(1923-1932): Memperkuat infrastruktur dan ekspansi.
3. Peran Institusi Internal: Majelis Tarjih

Majelis Tarjih menstandarisasi  doktrin,
menolak praktik lokal, dan merespons kontroversi
seperti salat Idul Fitri 1927, memperkuat shift ke
puritanisme.

C. Dampak Pergeseran Ideologi Muhammadiyah
terhadap Identitasnya dalam Masyarakat
Islam Indonesia

Pergeseran ini membentuk ulang identitas
Muhammadiyah sebagai pilar Islam modern.

1. Penguatan Identitas Modernis-Puritan

Dikenal sebagai "Islam kota" dengan fokus
pendidikan dan amal usaha (Peacock, 1978). Di era

pasca-reformasi, menyeimbangkan  puritanisme
dengan kosmopolitanisme.
2. Hubungan dengan Budaya Lokal

Sikap  kritis  terhadap  praktik  Jawa

menyebabkan kritik sebagai

mendorong integrasi selektif.

3. Hubungan dengan Gerakan
Khususnya NU

Mempertajam polarisasi dengan NU (Noer,

1973), tapi mendorong kolaborasi dalam moderasi

beragama.

D. Pengaruh Eksternal terhadap Pergeseran
Muhammadiyah dari Kulturalisme ke
Puritanisme (1920-an-1930-an)

Pergeseran  ditentukan  oleh

Wahabi/Salafi dan globalisasi kolonial.

1. Ideologi Wahabi/Salafi sebagai Doktrin Baru

Setelah 1924-1925, pengaruh Salafi menyebar
melalui haji dan tokoh seperti Haji Rasul (Fuad,

2002; Burhani, 2016). Majelis Tarjih mengadopsi

fatwa Salafi.

2. Globalisasi Kolonial sebagai Mesin Penyebaran

Revolusi transportasi (kapal wuap) dan
percetakan mempercepat penyebaran ide (Latif,

2005; Nakamura, 2012). Urbanisasi mendorong

identitas Islam tegas.

3. Sinergi yang Menentukan

Kombinasi keduanya mengubah

Muhammadiyah dalam satu dekade (1927-1937)

(Jainuri, 1997; Burhani, 2016).

"anti-budaya", tapi

Islam Lainnya,

ideologi

4. KESIMPULAN DAN SARAN
Kesimpulan

Pergeseran Muhammadiyah dari kulturalisme
ke puritanisme pada akhir 1920-an hingga 1930-an
adalah titik balik yang menentukan identitasnya.
Didorong oleh faktor internal (tokoh luar Jawa,
ekspansi, Majelis  Tarjih) dan  eksternal
(Wahabi/Salafi, globalisasi kolonial), perubahan ini
membuat Muhammadiyah menjadi  organisasi
modernis-puritan nasional. Dampaknya: kuat di
perkotaan, tapi kehilangan akar Jawa yang dipegang
NU, menciptakan dikotomi modernis vs. tradisional.
Muhammadiyah menjadi puritan karena
persimpangan arus global dari Timur Tengah dan
Barat.
Saran

Tulisan ini masih jauh dari kesempurnaan
karena keterbatasan pengetahuan penulis. Untuk
penyempurnaan, penulis membuka diri terhadap
saran konstruktif demi lahirnya tulisan yang lebih
baik dan sempurna.

5. REFERENSI

Alfian. (1989). Muhammadiyah: The Political
Behavior of a Muslim Modernist Organization
under Dutch  Colonialism.  Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press.

Burhani, Ahmad Najib. (2016). Muhammadiyah
Jawa: Menemukan Kembali Akar Kultural
Muhammadiyah. Bandung: Mizan.

Jainuri, Ahmad. (1997). “The Formation of the
Muhammadiyah’s Ideology, 1912—1942".
Disertasi Ph.D., McGill University.

Nakamura, Mitsuo. (2012). The Crescent Arises over
the Banyan Tree: A Study of the
Muhammadiyah Movement in a Central
Javanese Town, c.1910s-2010  (edisi
diperbarui). Singapore: ISEAS.

Nashir, Haedar. (2010). Muhammadiyah Gerakan

Islam  Berkemajuan. Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah.
Noer, Deliar. (1973). The Modernist Muslim

Movement in Indonesia 1900-1942. Kuala
Lumpur: Oxford University Press.

Peacock, James L. (1978). Purifying the Faith: The
Muhammadijah Movement in Indonesian
Islam. Menlo Park: Benjamin/Cummings.

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (1976, 2000, 2010,
2020). Himpunan Putusan Tarjih. Yogyakarta:
Suara Muhammadiyah.

Syamsuddin, Din. (2008). “Muhammadiyah dan
Tantangan Puritanisme”. Makalah Tanwir
Muhammadiyah, Medan.

Fuad, Ahmad Nur. (2002). “Dari Salafiyah ke
Puritanisme Muhammadiyah”. Studia
Islamika, Vol. 9, No. 2.

Latif, Yudi. (2005). Intelegensia Muslim dan Kuasa.
Bandung: Mizan.

Hal. 677

Jurnal Education and development Institut Pendidikan Tapanuli Selatan



E.ISSN.2614-6061 DOI : 10.37081/ed.v14i1.7831
P.ISSN.2527-4295 Vol. 14 No. 1 Edisi Januari 2026, pp.675-678

Shihab, M. Quraish. (1996). Wawasan Al-Qur’an
tentang Tradisi. Bandung: Mizan.

Burhani, Ahmad Najib. (2025). "THE
IDEOLOGICAL SHIFT OF
MUHAMMADIYAH FROM CULTURAL
INTO PURITANICAL TENDENCY IN
1930s". Jurnal Masyarakat dan Budaya.

Anonim. (2025). "PERGESERAN DARI
PERGERAKAN BERBASIS
KULTURALISME...". Journal of Education
and Religious Studies.

Burhani, Ahmad Najib. (2016/2025 update).
"Muhammadiyah berkemajuan: Pergeseran
dari puritanisme ke kosmopolitanisme".
Semantic Scholar.

Latief, Hilman dkk. (2025). "Transformasi Pemikiran
Muhammadiyah  Dari  Puritanisme Ke
Kosmopolitanisme". Journal Education And
Islamic Studies.

Jurnal Education and development Institut Pendidikan Tapanuli Selatan Hal. 678



